
Sébastien Meuwissen

Center for Fundamental Rights (Alapjogokért Központ)

Słowa kluczowe: aborcja, eutanazja, eugenika, godność, życie



Rozdział 3

1	 Słownik języka polskiego PWN, hasło: Aborcja, https://sjp.pwn.pl/sjp/aborcja;2548608.html, dostęp: 21 sierpnia 2024 r. 

Życie i godność człowieka – od kiedy 
i do kiedy. Współczesne wyzwania dla 
europejskiej tożsamości chrześcijańskiej

1. Wstęp

Rozważania o  godności człowieka, w  szczególności poświęcone temu, 
od i do którego momentu ma on do niej prawo, związane są zazwyczaj 

z tematami takimi jak „aborcja” i „eutanazja”. Zastosowanie cudzysłowów ma 
w tym przypadku na celu podkreślenie faktu, że choć wyrazy te są używane 
powszechnie, ich znaczenie mogłoby zostać wyrażone za pomocą innych okre-
śleń. Słownictwo, którym się posługujemy, wpływa na nasz sposób myślenia, 
a w konsekwencji na nasze przekonania. Zagadnienia etyczne są tego dosko-
nałym przykładem. Czym na przykład jest eutanazja? Z punktu widzenia etymo-
logicznego „eutanazja” to dosłownie „dobra śmierć”. Z kolei według słownika 
PWN „aborcja” to po prostu „zabieg przerwania ciąży”1.

Zwolennicy dopuszczalności lub legalizacji tych procederów nalegają na uży-
wanie takich właśnie wyrażeń ze zrozumiałych powodów. „Aborcja” brzmi 
łagodniej niż „zabicie nienarodzonego dziecka”, z kolei „eutanazja” zręcznie 
ukrywa brutalność procedury, w czasie której lekarz zabija pacjenta. W kwestii 
słownictwa powszechnie używanego w debacie publicznej strona określająca 
się jako postępowa odnosi sukcesy. We Francji słowo „aborcja” – choć już ono 
ma wydźwięk medyczny – zostało zastąpione skrótem „IVG” (fr. interruption 
volontaire de grossesse) oznaczającym dobrowolne przerwanie ciąży. Warto 



84 SÉBASTIEN MEUWISSEN

dodać, że samo słowo „przerwanie” nasuwa myśl, że chodzi jedynie o zatrzy-
manie jakiegoś obojętnego etycznie procesu. Tak, jakby istniała możliwość 
przywrócenia do życia nienarodzonego dziecka w wybranym momencie w ło-
nie matki. Przerywamy choćby proces aktualizacji komputera czy pobierania 
pliku – i zwykle możemy go w dowolnej chwili wznowić. Przerywanie dotyczy 
często rzeczy lub rzeczywistości wirtualnych. Ewidentnie widać w tym całym 
sformułowaniu dehumanizację ukrytej jeszcze w łonie matki osoby będącej 
w prenatalnej fazie życia.

Poza tym IVG to zaledwie trzy litery, co dodatkowo wzmacnia efekt zeufemizo-
wania procederu wyrażonego za pomocą tego skrótu. Medycyna nieustannie 
przecież posługuje się skrótami, opisując niekontrowersyjne etycznie, zauto-
matyzowane działania diagnostyczne czy leczące. Rzeczywiście, aborcja w bar-
dzo szerokim zakresie dyskursu etycznego i medycznego jest traktowana jako 
element opieki zdrowotnej, jedna z wielu usług. Tego rodzaju technicyzacja 
języka, jego pozorna obiektywizacja, ukrywa jednak konkretną perspektywę 
moralną. Powoduje, że osoby mówiące prawdę o aborcji łatwo mogą być, w tak 
sprofilowanych narracjach, stygmatyzowane jako godni potępienia przeciwnicy 
ochrony kobiet w zakresie „zdrowia reprodukcyjnego”. W rzeczywistości jednak 
tego rodzaju praktyki językowe mają charakter przemocy symbolicznej. Słu-
żą wykluczeniu obrońców życia z debaty poprzez podważenie ich osobistych 
kompetencji etycznych bez przedstawienia rzeczowej argumentacji.

Żyjemy w czasach, w których myślenie etyczne zostało zdominowane przez 
perspektywę utylitarystyczną. Jej głównym propagatorem jest australijski pi-
sarz i myśliciel Peter Singer. Z punktu widzenia preferencyjnego utylitaryzmu 
(ang. preference utilitarianism) najważniejszą przesłanką etyczną jest interes 
danej osoby. Jednak Peter Singer i bliscy mu autorzy nie uznają, że każdy 
człowiek jest osobą, której należy się prawo do życia. Podważają także nie-
zbywalne prawo do życia, które jest niezależne od fizycznej kondycji danego 
człowieka. Zdaniem Singera istnieją przypadki, kiedy „interes ofiary może być 
przewyższony interesem innych”2.

2	 P. Singer, Practical ethics, Cambridge University Press, 1993, s. 95. Wszystkie tłumaczenia w rozdziale są autorstwa 
S.M. 



85ROZDZIAŁ 3. ŻYCIE I GODNOŚĆ CZŁOWIEKA – OD KIEDY I DO KIEDY.  
WSPÓŁCZESNE WYZWANIA DLA EUROPEJSKIEJ TOŻSAMOŚCI CHRZEŚCIJAŃSKIEJ

Jesteśmy świadkami zmian cywilizacyjnych, w których prawo do życia jest coraz 
bardziej ograniczane. Eutanazja, aborcja, aborcja poporodowa są egzemplifi-
kacjami tego zjawiska.

3	 S. Mercier, La philosophie pour la vie, Gendawa, 2017, s. 16.
4	 Ibidem.

2. Stan debaty publicznej dotyczącej problematyki 
aborcji i eutanazji na przykładzie Belgii 

21 marca 2017 r. belgijskie media dowiedziały się, że prof. Stéphane Mercier, 
wykładowca na Katolickim Uniwersytecie w Lowanium (UCL), poświęcił je-
den ze swoich wykładów obaleniu mitu o istnieniu prawa do aborcji. Podczas 
swojego przemówienia Mercier przedstawił naukowe i filozoficzne argumen-
ty w obronie godności każdego człowieka, a także krytyczny punkt widzenia 
w stosunku do powszechnego przyzwolenia na aborcję.

Władze akademickie UCL zdecydowały się w związku z  tym wydarzeniem 
wezwać swojego pracownika, by wyjaśnił przyczyny takiego postępowania. 
Wyjaśnienia, jak można przypuścić, nie okazały się wystarczające, ponieważ 
wkrótce prof. Mercier został zawieszony w wykonywaniu swoich obowiązków, 
a krótko potem odwołany. W wyjaśnieniu swojej decyzji rada dyrektorów uni-
wersytetu skrytykowała naukowca za „instrumentalizowanie wykładów w celu 
prowadzenia radykalnej aktywności pod pozorem wolności akademickiej”3. 
Na ironię zakrawa fakt, że dosłownie kilka dni wcześniej władze UCL przyłą-
czyły się do międzynarodowej sieci Scholars at Risk, której celem jest ochrona 
prześladowanych członków społeczności akademickiej oraz zagwarantowanie 
nauczycielom i badaczom wolności akademickiej, aby mogli oni swobodnie 
myśleć i wypowiadać się.

Uczelnia wydała oficjalny komunikat prasowy informujący, że prawo do abor-
cji „zostało zapisane w belgijskiej konstytucji” i że uwagi profesora Merciera 
potępiające aborcję pozostają „w sprzeczności z wartościami wyznawanymi 
przez Uniwersytet”. Doradca rektora ds. polityki gender uczelni stwierdziła 
przed kamerami telewizyjnymi, że UCL opowiada się „za prawem do abor-
cji, a zwłaszcza za prawem kobiet do wyboru”4. Prawda jest jednak taka, że 



86 SÉBASTIEN MEUWISSEN

aborcja w Belgii została w 1990 r. częściowo i warunkowo zdepenalizowana, 
jednak w żadnym wypadku nie stanowi ona – przynajmniej na razie – prawa 
konstytucyjnego.

Historia prof. Merciera ilustruje stan publicznej debaty na tematy bioetycz-
ne w państwie powszechnie uznawanym za awangardę demokracji, tolerancji 
i wolności słowa. W Belgii kwestia aborcji nie stanowi w ogóle przedmiotu 
pogłębionej dyskusji. W mediach rozmowy na ten temat ograniczają się do 
ostrożnej wymiany poglądów przez osoby podzielające punkt widzenia do-
puszczający zabijanie osób znajdujących się w prenatalnej fazie życia. Różnice 
zdań pojawiają się, gdy rozmowa dotyczy takich niuansów, jak próby ustalenia, 
w której fazie ciąży aborcja może być dokonana. Autor niniejszego tekstu, mimo 
tego, że przez ćwierć wieku przebywał w Belgii (a dokładniej we francusko-
języcznej Walonii), nie przypomina sobie, by choć raz słyszał, że osoba okre-
ślająca się jako pro-life została dopuszczona do wypowiedzi w jakimkolwiek 
medium głównego nurtu – zarówno publicznym, jak i prywatnym. 

Z podobnym zjawiskiem mamy do czynienia w debatach dotyczących innych 
kwestii światopoglądowych, takich jak: feminizm, gender, in vitro czy prawa 
mniejszości seksualnych. W przypadku każdego z tych tematów wśród francu-
skojęzycznych mediów belgijskich istnieje niewypowiedziany konsensus, zgod-
nie z którym wszystkie te zagadnienia należy omawiać w sposób „postępowy”. 

W Belgii proceder eutanazji zalegalizowano już w 2002 r., a w lutym 2014 r. 
parlament tego kraju zgodził się na rozszerzenie prawa do jej żądania na nie-
uleczalnie chore dzieci i osoby małoletnie. Belgia jest jedynym krajem, w któ-
rym prawo do eutanazji mają także niepełnoletni5. Jednocześnie dyskusja na 
ten temat jest w większości jednostronna. Dlatego też wiosną 2024 r. media 
z zaskoczeniem informowały o kontrowersjach w sprawie praktykowania eu-
tanazji, jakie pojawiły się w belgijskiej debacie publicznej. Znów jednak miały 
one całkowicie ograniczony charakter, podobnie jak dzieje się to w przypadku 
aborcji. Zostały spowodowane upublicznieniem przez rodziny dwóch przypad-
ków skrajnej patologizacji tej i tak niegodziwej procedury. 

5	 M. Deredziuk, Praktyka eutanazji w Belgii jako owoc przemian społeczno-obyczajowych, „Teologia i Moralność” 2017, 
t. 12, nr 2(22), s. 163. 



87ROZDZIAŁ 3. ŻYCIE I GODNOŚĆ CZŁOWIEKA – OD KIEDY I DO KIEDY.  
WSPÓŁCZESNE WYZWANIA DLA EUROPEJSKIEJ TOŻSAMOŚCI CHRZEŚCIJAŃSKIEJ

Chodziło o zabicie przez lekarzy trzydziestoośmioletniej Tiny Nys, u której za 
nieuleczalną chorobę uznano zespół Aspergera, oraz o uśmiercenie Godlievy 
de Troyer, sześćdziesięcioczterolatki cierpiącej na depresję. „W tym ostatnim 
wypadku syn kobiety dowiedział się o śmierci swej matki w chwili, gdy szpital po-
informował go, że należy zająć się jej ciałem. Mężczyzna postanowił skierować 
sprawę do Europejskiego Trybunału Praw Człowieka, który przyznał mu rację 
i zlecił Belgii modyfikację prawa o eutanazji”6 – relacjonowały sprawę media.

By jednak dobrze oddać stan debaty o eutanazji w Belgii, trzeba przypomnieć, 
że niemal w tym samym czasie, gdy dyskutowano na temat – mówiąc eufemi-
stycznie – kontrowersyjnych śmierci Tiny Lys i Godlievy de Troyer, w prasie bel-
gijskiej Luc Van Gorp, stojący na czele jednego z funduszy ubezpieczeń, któ-
rych celem jest zapewnienie każdemu belgijskiemu obywatelowi godnej opieki 
zdrowotnej, wyszedł z propozycją eutanazji dla „ludzi zmęczonych życiem”.

Jak pisały media, Van Gorp powołał się „na presję finansową [...], jaką niesie 
ze sobą opieka nad ludźmi starszymi i często chorymi. W dwóch dziennikach 
zaproponował on radykalne rozwiązanie «kwestii starzenia się społeczeństwa». 
Podkreślił, że «ci, którzy są zmęczeni życiem, powinni mieć możliwość speł-
nienia swojego pragnienia o końcu życia». Wskazał, że «nie można przedłużać 
życia tych, którzy sami już tego nie chcą, bo chodzi o budżet i kosztuje to rząd 
duże pieniądze». Zauważył, że w starzejących się społeczeństwach Europy jest 
to ogromny problem, brakuje też niezbędnego personelu do opieki”7.

6	 Dorzeczy.pl, Belgia: Możliwe zmiany w przepisach o eutanazji. Projekt budzi kontrowersje, https://dorzeczy.pl/zdro-
wie/560763/belgia-mozliwe-zmiany-w-przepisach-o-eutanazji.html, dostęp: 2 sierpnia 2024 r.

7	 Vaticannews.va, Przerażający projekt w Belgii: eutanazja dla „ludzi zmęczonych życiem”, https://www.vaticannews.va/ 
pl/swiat/news/2024-04/przerazajacy-projekt-w-belgii.html, dostęp: 2 sierpnia 2024 r.

8	 Orzeczenie Trybunału Konstytucyjnego z dnia 28 maja 1997 r., sygn. K 26/96.

3. Ograniczanie prawa do życia – wybrane przykłady

Żyjemy w świecie, w którym prawo do życia jest zazwyczaj nieściśle określo-
ne i w konsekwencji różnie interpretowane. Orzeczenie polskiego Trybunału 
Konstytucyjnego z  1997 r.8 wskazujące, że życie ludzkie jest wartością na 
każdym etapie rozwoju i jako wartość, której źródłem są przepisy konstytucyj-
ne, powinno być chronione przez ustawodawcę, od lat stanowi wyjątek na tle 
europejskiego prawodawstwa w zakresie ochrony nienarodzonych dzieci. Tym 



88 SÉBASTIEN MEUWISSEN

bardziej wyjątkowy okazał się wyrok Trybunału Konstytucyjnego z 2020 r. wy-
kluczający aborcję eugeniczną i chroniący przede wszystkim tych, u których na 
płodowym etapie życia pojawiło się podejrzenie zespołu Downa. Tymczasem 
w Islandii blisko sto procent kobiet, u których dzieci podejrzewa się trisomię 21 
chromosomu, legalnie je zabija9.

W wielu państwach europejskich, m.in. w Belgii, Niemczech, na Węgrzech, we 
Włoszech, w Irlandii czy w Grecji, płód w łonie matki nie podlega ochronie 
prawnej przez pierwsze 12 tygodni życia. W  innych państwach, choćby we 
Francji, Hiszpanii, Austrii czy Rumunii, brak ochrony trwa do 14. tygodnia życia 
dziecka, w Szwecji do 18., a we wspomnianej już Islandii do 20. tygodnia10. 
Oznacza to, że prawo do życia 13-tygodniowego dziecka – licząc od momentu 
poczęcia – które obowiązuje w Niemczech, nie obowiązuje już po przekro-
czeniu granicy austriackiej. Po 14. tygodniu to samo rozwijające się w wodach 
płodowych dziecko może zostać zabite w świetle prawa w Szwecji. 

W Królestwie Niderlandów aborcja legalna jest aż do 24. tygodnia ciąży. Na 
rządowej stronie internetowej poświęconej legislacji aborcyjnej obowiązującej 
w tym kraju czytamy: „Aborcję można przeprowadzić do czasu, zanim płód 
jest zdolny do życia poza ciałem matki. Zgodnie z kodeksem karnym są to 
24 tygodnie [...]. Po 24. tygodniu lekarz może przerwać ciążę jedynie z ważnych 
powodów medycznych, na przykład z powodu niezdolności płodu do życia 
poza ciałem matki [...]”11. 

W Wielkiej Brytanii prawo do życia jest ograniczane w podobny sposób. Na 
stronie internetowej Narodowej Służby Zdrowia (NHS) znajdziemy następu-
jące informacje odnośnie do tych ograniczeń: „Większość aborcji w Anglii, 
Walii i Szkocji przeprowadza się przed 24. tygodniem ciąży. Można je prze-
prowadzić po 24 tygodniach w bardzo ograniczonych okolicznościach – na 
przykład, gdy zagrożone jest życie matki lub dziecko urodzi się z poważną 
niepełnosprawnością”12.

9	 J. Quinones, A. Lajka, “What kind of society do you want to live in?”: Inside the country where Down syndrome is 
disappearing, https://www.cbsnews.com/news/down-syndrome-iceland/, dostęp: 23 sierpnia 2022 r.

10	 Center for Reproductive Rights, European Abortion Laws: A Comparative Overview, New York 2020, s. 2–9. 
11	 Rijksoverheid, Abortus, Vraag en antwoord, https://www.rijksoverheid.nl/onderwerpen/abortus/vraag-en-antwo-

ord/abortus-hoeveel-weken#:~:text=Een%20abortus%20mag%20tot%20het,alleen%20bij%20heel%20ernstige% 
20gezondheidsproblemen, dostęp: 17 sierpnia 2024 r.

12	 NHS, Overview. Abortion, https://www.nhs.uk/conditions/abortion/, dostęp: 17 sierpnia 2024 r.



89ROZDZIAŁ 3. ŻYCIE I GODNOŚĆ CZŁOWIEKA – OD KIEDY I DO KIEDY.  
WSPÓŁCZESNE WYZWANIA DLA EUROPEJSKIEJ TOŻSAMOŚCI CHRZEŚCIJAŃSKIEJ

Dwadzieścia cztery tygodnie to pięć i pół miesiąca życia dziecka w łonie matki. 
Dziecko ma już wtedy nie tylko od dłuższego czasu bijące serce, lecz posiada 
nawet własne odciski papilarne. Ma również uformowane stopy, czaszkę czy 
klatkę piersiową itd.13 Ponadto naukowcy zgodni są co do tego, że na tym 
etapie ciąży płód odczuwa ból14. Waży on średnio ponad pół kilograma i ma 
około 30 centymetrów wzrostu. Co więcej, rozwój medycyny spowodował, że 
utrzymanie przy życiu wcześniaka urodzonego nawet przed 24. tygodniem 
ciąży nie jest już postrzegane jako cud.

Według danych z 2016 r. podawanych przez Shriver National Institute of Child 
Health and Human Development Maternal-Fetal Medicine Units Network 
(MFMU) z ponad 8,3 tys. wcześniaków urodzonych w 24. tygodniu ciąży w Sta-
nach Zjednoczonych na przeżycie szansę miało aż 68 proc. z nich. Nie wszyst-
kie badania podają tak optymistyczne rezultaty, lecz z reguły, przynajmniej 
w Europie i Ameryce Północnej, co drugi wcześniak zostaje uratowany15. 

Warto w tym miejscu zaznaczyć, że na tak zaawansowanym etapie ciąży abor-
cja polega na rozszarpaniu nienarodzonego dziecka ostrymi narzędziami przed 
usunięciem go na zewnątrz. We flamandzkiej części Belgii dziecko najczęściej 
zabijane jest już poza łonem matki, co ma miejsce dziesiątki razy każdego 
roku16.

Kwestia aborcji i eutanazji właśnie we Flandrii się zazębia. Aż 89,1 proc. lekarzy 
wykonujących tam późne aborcje opowiada się za legalizacją dzieciobójstwa, 
które także jest formą eutanazji17. Nie jest to jednak kwestia jedynie teore-
tyczna. Za sprawą protokołu z Groningen już teraz w Belgii i Holandii mamy 
do czynienia z pewnymi formami dzieciobójstwa. Po urodzeniu zabite mogą 
być dzieci, które: 1) nie mają szans na przeżycie i lekarze przewidują ich śmierć 
w ciągu kilku godzin po urodzeniu, 2) dzieci o słabych rokowaniach odnośnie 
do przeżycia lub te, co do których zakłada się „niską jakość życia w przyszłości” 

13	 Zob. M. Sauer, 24 weeks pregnant, https://www.babycenter.com/pregnancy/week-by-week/24-weeks-pregnant, 
dostęp: 17 sierpnia 2024 r.; Healthline.com, Premature Baby Survival Rates, https://www.healthline.com/health/baby/
premature-baby-survival-rate#24-weeks, dostęp: 17 sierpnia 2024 r.

14	 K. Kosińska-Kaczyńska, M. Wielgoś, Czy płód może odczuwać ból, „Ginekologia Polska”, t. 82, nr 2(2011), s. 135. 
15	 Healthline.com, Premature Baby...
16	 RadioMaryja.pl, W Belgii zabija się dzieci już narodzone, https://www.radiomaryja.pl/informacje/w-belgii-zabija-sie-

-dzieci-juz-narodzone/, dostęp: 21 sierpnia 2024 r.
17	 E. Roets Sigrid i  in., Healthcare professionals’ attitudes towards termination of pregnancy at viable stage, „Acta 

Obstetricia et Gynecologica Scandinavica” 2021, 100(1), s. 74–83.



90 SÉBASTIEN MEUWISSEN

oraz 3) dzieci niewymagające intensywnej terapii, ale co do których lekarze 
i rodzice przewidują, że będą ich w przyszłości dotyczyć „cierpienia nie do 
zniesienia”18. Wielu etyków wskazuje na arbitralność i brak etycznych podstaw 
dla tego rodzaju praktyk, a jednak są one stosowane19.

W Polsce eutanazja czynna jest zakazana. Osoba dokonująca eutanazji lub do-
puszczająca się pomocnictwa w niej jest zagrożona karą pozbawienia wolności 
od trzech miesięcy do pięciu lat. Z kolei w Albanii, Belgii, Hiszpanii, Holandii, Luk-
semburgu, Portugalii i Szwajcarii aktywna eutanazja może być wykonana na róż-
nych zasadach. Najbardziej liberalne prawo obowiązuje w Belgii, gdzie eutanazji 
mogą być poddane nawet dzieci poniżej 12. roku życia pod niektórymi warunkami. 

W większości krajów naszego kontynentu dopuszcza się jednak tzw. ortotana-
zję, czyli zaniechanie dalszego sztucznego podtrzymywania życia. Jest to ter-
min bardzo nieprecyzyjny, z którego może wynikać różnego rodzaju praktyka 
medyczna. W Wielkiej Brytanii, choć aktywna eutanazja nie jest legalna, prak-
tykuje się odłączanie „nierokujących” pacjentów od aparatury dostarczającej 
im pożywienie i płyny20. Dostarczanie substancji odżywczych nie jest terapią 
uporczywą, a zatem mamy w tym kraju do czynienia z działaniem na granicy 
aktywnej eutanazji.

W kwietniu 2016 r. w Liverpoolu doszło do tragedii, której ofiarą padł dwuletni 
Alfie Evans. Został on odłączony od aparatury podtrzymującej życie, ponieważ 
opiekujący się nim szpitalny zespół medyczny ocenił, że zmiany w mózgu po-
zbawiły go zmysłów wzroku, słuchu, smaku i czucia, a dalsza terapia „nie jest 
w jego najlepszym interesie” i może być nie tylko „daremna”, ale także „nieludz-
ka”21. Wiemy jednak, że chłopiec nie został nawet zdiagnozowany. Lepiej znana 
w Polsce jest historia pana Sławomira z Plymouth, który za zgodą brytyjskiego 
sądu został przez lekarzy zagłodzony pomimo wyraźnego sprzeciwu rodziny22.

18	 T.P. Terlikowski, Kiedy możemy zabijać noworodki?, „Christianitas” 2020, nr 79–80, s. 90.
19	 A.A. Kon, Neonatal Euthanasia Is Unsupportable: The Groningen Protocol Should Be Abandoned, „Theoretical Me-

dicine and Bioethics”, nr 28/2007, s. 453–463; E. Kodish, Paediatric ethics: a repudiation of the Groningen protocol, 
„The Lancet”, nr 371/2008, s. 893.  

20	 E. Sobolewska-Farbotko, Eutanazja w Wielkiej Brytanii – prawnie zakazana, ale łatwo dostępna?, https://opoka.org.
pl/News/Swiat/2021/eutanazja-w-wielkiej-brytanii-prawnie-zakazana-ale-latwo-dostepna, dostęp: 6 sierpnia 2024 r.

21	 TVP Info, Alfie Evans nie żyje, https://www.tvp.info/37000893/alfie-evans-nie-zyje, dostęp: 23 sierpnia 2022 r.
22	 Zob. np. Polsatnews.pl, Wielka Brytania: zmarł Polak w śpiączce ze szpitala w Plymouth, https://www.polsatnews.pl/ 

wiadomosc/2021-01-26/wielka-brytania-zmarl-polak-odlaczony-od-aparatury-podtrzymujacej-zycie/, dostęp: 23 sierp- 
nia 2024 r. 



91ROZDZIAŁ 3. ŻYCIE I GODNOŚĆ CZŁOWIEKA – OD KIEDY I DO KIEDY.  
WSPÓŁCZESNE WYZWANIA DLA EUROPEJSKIEJ TOŻSAMOŚCI CHRZEŚCIJAŃSKIEJ

Pod koniec 2021 r. australijski pisarz Philip Nitschke zaprezentował prototyp 
kapsuły do popełnienia samobójstwa o nazwie „Sarco”. W wywiadzie dla por-
talu Swiss Info opisał swój wynalazek jako „kapsułę aktywowaną od środka 
przez osobę, która zamierza umrzeć”23. „Maszynę można holować w dowolne 
miejsce wybrane na śmierć. Może to być na przykład idylliczna przestrzeń na 
świeżym powietrzu lub pomieszczenie w siedzibie organizacji pomagającej 
w popełnianiu samobójstw. Osoba wchodzi do kapsuły i kładzie się [...] wygod-
nie”24 – wyjaśnia Nitschke. Po naciśnięciu przycisku kapsułę wypełnia azot, 

„gwałtownie obniżając poziom tlenu z 21 proc. do 1 proc. w około 30 sekund”25. 
Śmierć następuje przez niedotlenienie i hipokapnię, czyli pozbawienie tlenu 
i obniżenie wymaganego poziomu dwutlenku węgla we krwi. Kapsuła została 
dopuszczona do użytku w 2022 r. w Szwajcarii, jednak nie ma potwierdzonych 
informacji, czy ktokolwiek z niej dotychczas skorzystał.

Wynalazki tego typu, podobnie jak dążenie do zalegalizowania eutanazji, w tym 
uśmiercania dzieci, zdają się przerażającą, aczkolwiek logiczną konsekwencją 
preferencyjnego utylitaryzmu. 

23	 C. O’Dea, Sarco suicide capsule hopes to enter Switzerland, swissinfo.com, https://www.swissinfo.ch/eng/sarco-sui- 
cide-capsule--passes-legal-review--in-switzerl and/46966510, dostęp: 23 sierpnia 2022 r.

24	 Ibidem.
25	 Ibidem.

4. Eugenika XXI wieku: osoby vs. ludzie

Od XX wieku rozwija się we wpływowych środowiskach bioetycznych trend 
próbujący wprowadzić intelektualne rozróżnienie między ludźmi a osobami. 
Efekt tych wywodów jest następujący i odsłania zawarty w nich cel: jeśli nie 
każdy człowiek jest osobą, to znaczy, że nie każdy objęty jest prawem do życia. 
Perspektywa ta dobrze ilustruje, dlaczego można mówić o wspólnym rdzeniu 
teoretycznym łączącym aborcję, eutanazję i inne procedury usprawiedliwione-
go zabijania ludzi. Najsłynniejszym propagatorem tej teorii jest wspomniany już 
australijski bioetyk – Peter Singer. Jego tropem poszło wielu innych autorów, 
między innymi dwoje włoskich uczonych Francesca Minerva oraz Alberto Giu-
bilini. W lutym 2012 r. opublikowali oni w „Journal of Medical Ethics” artykuł 



92 SÉBASTIEN MEUWISSEN

zatytułowany After-birth abortion: why should the baby live? (Aborcja poporo-
dowa: dlaczego dziecko powinno żyć?)26.

Główna teza tego tekstu jest następująca: biorąc pod uwagę, że aborcja jest 
w dużej mierze akceptowana nawet z powodów, które nie mają nic wspólnego 
ze zdrowiem płodu, zabijanie noworodków powinno być także dozwolone we 
wszystkich przypadkach, w których dopuszczono aborcję. Autorzy ubolewają 
w swojej rozprawie, że w latach 2005–2009 tylko 64 proc. przypadków zespo-
łu Downa zostało zdiagnozowanych za pomocą testów prenatalnych (dane z 18 
krajów europejskich). „Około 1700 niemowląt urodziło się z zespołem Downa 
wówczas, gdy rodzice nie wiedzieli o tym przed narodzinami. Gdy te dzieci się 
urodzą, rodzice nie mają innego wyboru, jak tylko utrzymanie ich przy życiu, 
co czasami jest dokładnie tym, czego nie zrobiliby, gdyby choroba została 
zdiagnozowana przed urodzeniem”27 – czytamy. 

Giubilini i  Minerva stwierdzają, że „rozsądne jest przewidywanie, że życie 
w bardzo ciężkim stanie jest sprzeczne z najlepszym interesem noworodka” 
i że wychowywanie takich dzieci „może być nieznośnym ciężarem dla rodziny 
i dla społeczeństwa jako całości”28. Ich zdaniem „fakt, że płód ma potencjał, 
aby stać się osobą, która będzie miała (przynajmniej) akceptowalne życie, nie 
stanowi powodu do zabraniania aborcji”29.

„Dlatego twierdzimy, że kiedy po urodzeniu zachodzą okoliczności, które uza-
sadniałyby aborcję, to, co nazywamy aborcją po urodzeniu, powinno być do-
puszczalne [...] Proponujemy nazwać tę praktykę «aborcją poporodową» za-
miast «dzieciobójstwem», aby podkreślić, że status moralny zabitej jednostki 
jest porównywalny ze statusem płodu [...] a nie dziecka”30 – wyjaśniają Giubilini 
i Minerva. 

Autorzy tekstu twierdzą zatem, że zabicie noworodka powinno być etycznie 
dopuszczalne we wszystkich okolicznościach, w  których mogłaby zostać 

26	 A. Giublini, F. Minerva, After-birth abortion: why should the baby live?, „Journal of Medical Ethics” 2013, Vol. 39, 
Issue 5. Jeśli chodzi o tłumaczenie tytułu, przywołane zostało to funkcjonujące już w polskim piśmiennictwie, choć 
właściwsze zdaje się tłumaczenie: Aborcja poporodowa: dlaczego dziecko ma żyć? [bądź: dlaczego dziecko miałoby 
żyć?] – przyp. red.

27	 Ibidem, s. 261. 
28	 Ibidem.
29	 Ibidem.
30	 Ibidem, s. 261–262.



93ROZDZIAŁ 3. ŻYCIE I GODNOŚĆ CZŁOWIEKA – OD KIEDY I DO KIEDY.  
WSPÓŁCZESNE WYZWANIA DLA EUROPEJSKIEJ TOŻSAMOŚCI CHRZEŚCIJAŃSKIEJ

wykonana aborcja. Takie okoliczności obejmują przypadki, w  których no-
worodek ma potencjał do — zdaniem autorów — akceptowalnego życia, ale 
w których dobrobyt rodziny jest zagrożony. „Nazywamy tę praktykę «aborcją 
poporodową», a nie «eutanazją», ponieważ główny interes umierającego nie-
koniecznie jest podstawowym kryterium wyboru, w przeciwieństwie do tego, 
co dzieje się w przypadku eutanazji”31. Warto zauważyć, że autorzy znaczny 
wysiłek włożyli w językową eufemizację proponowanych procedur. Aborcja po-
porodowa jest niczym innym, jak wymuszoną wczesną eutanazją lub po prostu 
dzieciobójstwem. 

Włoscy uczeni tłumaczą, że „[s]tatus moralny niemowlęcia jest równoważny sta-
tusowi płodu w tym sensie, że obydwóm brakuje tych właściwości, które uza-
sadniają przypisanie jednostce prawa do życia. Zarówno płód, jak i noworodek 
z pewnością są ludźmi i potencjalnymi osobami, ale nie są też «osobami» w sen-
sie «podmiotu moralnego prawa do życia». Przez «osobę» rozumiemy jednostkę, 
która jest w stanie przypisać własnemu istnieniu, jakąś (przynajmniej) podsta-
wową wartość […]. Oznacza to, że [...] wszystkie jednostki, które nie są w stanie 
przypisywać żadnej wartości własnemu istnieniu, nie są osobami. Samo bycie 
człowiekiem nie jest samo w sobie powodem do przypisywania komuś prawa 
do życia. [...] Tylko ci, którzy są zdolni doświadczyć bólu i przyjemności [...] mają 
prawo do tego, aby nie zadawano im tego bólu. W przypadku, gdy jednostka 
oprócz odczuwania bólu i przyjemności jest zdolna do stawiania sobie dowol-
nych celów, zostaje pokrzywdzona, jeśli uniemożliwi się jej osiągnięcie tychże 
celów poprzez śmierć. Jednak trudno uznać, że noworodek ma cele, ponieważ 
przyszłość, którą sobie wyobrażamy, jest jedynie projekcją naszych umysłów 
na jego potencjalne życie. Może zacząć mieć oczekiwania i rozwinąć minimalny 
poziom samoświadomości na bardzo wczesnym etapie, ale nie w pierwszych 
dniach lub kilku tygodniach po narodzinach”32. 

Autorzy twierdzą, że płody i  noworodki są „potencjalnymi osobami”, a nie 
osobami jako takimi, ponieważ jedynie mogą rozwinąć „te właściwości, które 
uczynią je osobami”, które podlegają „moralnemu prawu do życia”33. Innymi 
słowy, aby zaszła krzywda, potrzebna jest jednostka będąca w stanie zostać 
skrzywdzoną, co zdaniem autorów nie dotyczy niemowląt. Minerva i Giubilini 

31	 Ibidem, s. 262.
32	 Ibidem.
33	 Ibidem.



94 SÉBASTIEN MEUWISSEN

są zdania, że interes „rzeczywistych ludzi” przeważa interes „jedynie poten-
cjalnych ludzi”34. 

Idąc tym tropem, tłumaczą, że tzw. jakość życia rzeczywistych ludzi może być 
zagrożona przez nowe (nawet zdrowe) dziecko wymagające energii, pienię-
dzy i opieki. Zdaniem autorów takiej sytuacji da się zapobiec poprzez aborcję, 
ale w innych przypadkach nie jest to możliwe. Skoro tzw. nieosobom brakuje 
moralnych praw do życia, nie ma powodów, by zakazywać aborcji już po poro-
dzie. Istnienie lub nieistnienie człowieka, którego autorzy nazywają potencjalną 
osobą, stanowi esencję wyboru, a  ta ich zdaniem powinna należeć do tzw. 
rzeczywistych osób, czyli rodziców, lekarzy itd. 

Artykuł opublikowany w „Journal of Medical Ethics” kończy się stwierdzeniem, 
że oddanie nowo narodzonego dziecka do adopcji może okazać się gorsze 
niż jego zabicie, nawet po porodzie. Minerva i Giubilini argumentują, że zaletą 
aborcji poporodowej jest jej nieodwracalność. Sugerują oni, że „jeśli interes 
rzeczywistych ludzi ma dominować, aborcja poporodowa powinna być uwa-
żana za dopuszczalną opcję dla kobiet, które ucierpiałyby, oddając swoje no-
worodki do adopcji”35. 

Siła argumentacji wyżej wymienionych włoskich bioetyków tkwi w jej konse-
kwencji. Ta zaś sprowadza się do logicznego rozwinięcia obecnie uznawanych 
reguł etycznych. Jeśli zabicie nienarodzonego dziecka jest akceptowalne 
i prawnie dozwolone, dlaczego ta granica czasowa nie mogłaby zostać prze-
sunięta na okres już po narodzinach? W Maryland w marcu 2022 r. zapropo-
nowany został projekt ustawy mający zdepenalizować brak pomocy dziecku 
w potrzebie w tzw. okresie okołoporodowym36. Czy doczekamy się ustawo-
dawstwa, które będzie określać wiek legalnej eutanazji dla niemowląt, a może 
także i starszych dzieci? Dominująca perspektywa utylitarna w etyce akade-
mickiej wydaje się otwarta na wszelkie propozycje eksterminacji osób, których 
społeczną użyteczność da się podważyć. 

34	 Ibidem, s. 263.
35	 Ibidem.
36	 O. Summers ACLJ, Maryland Legislature Considers Sick Bill That Could Legalize Infanticide Up to 28 Days AFTER 

Birth, https://aclj.org/pro-life/maryland-legislature-considers-sick-bill-that-could-legalize-in fanticide-up-to-28-days-
-after-birth, dostęp: 21 sierpnia 2022 r.



95ROZDZIAŁ 3. ŻYCIE I GODNOŚĆ CZŁOWIEKA – OD KIEDY I DO KIEDY.  
WSPÓŁCZESNE WYZWANIA DLA EUROPEJSKIEJ TOŻSAMOŚCI CHRZEŚCIJAŃSKIEJ

5. Potrzeba merytorycznej konfrontacji

Debata na temat tego, od kiedy i do kiedy godność człowieka powinna obo-
wiązywać oraz podlegać prawnej ochronie, trwa od dawna i trwać będzie jesz-
cze prawdopodobnie długo. Jest ona szczególnie złożona, ponieważ wzbudza 
skrajne emocje, często ograniczające możliwość racjonalnej wymiany argu-
mentów opartej na wzajemnym szacunku. Obie strony dyskusji mają odmienne 
punkty widzenia, które zasługują na wysłuchanie i dokładne rozważenie.

Zacznijmy od punktu widzenia progresywno-liberalnego. W przypadku zarów-
no aborcji, jak i eutanazji znaczącym argumentem jest współczucie wobec oso-
by postawionej w skomplikowanej sytuacji. Może to być kobieta zachodząca 
w ciążę w młodym wieku lub starsza osoba cierpiąca na nieuleczaną chorobę. 
Progresywno-liberalna strona sporu opowiada się za dopuszczalnością aborcji 
i eutanazji, powołując się na empatię w stosunku do cierpienia ludzkiego. To na 
tej płaszczyźnie, czyli uczuciowo-emocjonalnej, zwolennicy legalizacji aborcji 
i eutanazji przekonują opinię publiczną do swoich racji, oskarżając środowi-
ska niepodzielające ich punktu widzenia o brak wyrozumiałości i ograniczone 
myślenie.

Strona sporu, którą można określić jako tę będącą za życiem, pomimo kłopotów 
z przekazywaniem swojego stanowiska, wynikających w znacznej mierze ze 
specyficznego funkcjonowania świata mediów, ma możliwość posługiwania się 
mocnymi argumentami z punktu widzenia zarówno naukowego, racjonalnego, 
jak i prawnego. Dlatego strona ta powinna skupić się na zadawaniu właściwych 
pytań i domagać się od swoich oponentów wyjaśnienia w sposób szczegółowy 
ich poglądów.

Obrońca życia może w przypadku aborcji zacząć od pytania, czy istnieje grani-
ca nietykalności życia dziecka w łonie matki. Tu jako odpowiedź często pada: 
12. tydzień ciąży. Jednak zgodnie z tym, o czym była mowa wcześniej, granica 
ta jest arbitralna. Kolejne pytanie powinno zatem dotyczyć przyczyn, dla któ-
rych akurat ten termin ma być decydujący. Częstym argumentem za wczesną 
aborcją jest to, że dziecko nie jest jeszcze wtedy uformowane. Należy wobec 
tego zapytać, czy jest to kryterium wystarczająco dokładne i obliczalne, by 
mogło być obiektywne. Można także zwrócić uwagę, że również kilkuletnie 
dziecko nie jest jeszcze do końca uformowane.



96 SÉBASTIEN MEUWISSEN

Stanowisko pro-life, zgodnie z którym życie ludzkie powinno podlegać ochro-
nie prawnej od momentu poczęcia aż do naturalnej śmierci, nie jest party-
kularnym punktem widzenia Kościoła katolickiego lub innej religii. Nauka nie 
pozostawia wątpliwości co do tego, że zarodek od momentu poczęcia stanowi 
niezależną istotę ludzką ze względu na swój unikatowy kod genetyczny, różny 
od kodu genetycznego matki i ojca.

W kwestii aborcji słowem kluczem jest „granica”. Jeśli istnieje bezdyskusyj-
na naturalna granica czasowa wyznaczająca moment, od którego zabijanie 
istoty ludzkiej jest nieakceptowalne, nauka powinna być w stanie go wskazać. 
Pomimo niewiarygodnych możliwości naukowych i technologicznych, jakimi 
w XXI wieku dysponują państwa Zachodu, interpretacje tej kwestii wciąż są 
rozmaite. Zamieszanie to wynika w znacznej mierze z rosnącego wpływu per-
spektywy utylitarnej w badaniach etycznych. Ignoruje ona opisany naukowo 
i bezdyskusyjny fakt, że nowa ludzka istota pojawia się w momencie poczęcia. 
Pomijanie tego faktu prowadzi do akceptacji, także przez społeczeństwo, ar-
bitralnych i nieścisłych kryteriów mających określić początek i koniec ludzkie-
go życia. Jednym z takich kryteriów jest czynnik tzw. jakości życia człowieka. 
Siła utylitaryzmu polega między innymi na tym, że nie uwzględnia on funda-
mentalnego pytania o to, kto może decydować o jakości życia drugiej osoby 
i na jakiej podstawie. A zatem teorie autorów ze szkoły utylitarnej nie mają 
podstaw naukowych. Służą one jednak jako zaplecze teoretyczne dla coraz 
bardziej utylitarnie nastawionych państw. Gdy ponad życie człowieka stawia 
się efektywność systemu, kończy się to sprowadzeniem ludzi do nieosobowej 
roli zwierząt hodowlanych.  



97ROZDZIAŁ 3. ŻYCIE I GODNOŚĆ CZŁOWIEKA – OD KIEDY I DO KIEDY.  
WSPÓŁCZESNE WYZWANIA DLA EUROPEJSKIEJ TOŻSAMOŚCI CHRZEŚCIJAŃSKIEJ

Bibliografia

Akty prawne

	» Orzeczenie Trybunału Konstytucyjnego z dnia 28 maja 1997 r., sygn. K 26/96.

Literatura

	» Center for Reproductive Rights, European Abortion Laws: A Comparative 
Overview, New York 2020.

	» Deredziuk M., Praktyka eutanazji w Belgii jako owoc przemian społeczno-
-obyczajowych, „Teologia i Moralność” 2017, t. 12, nr 2(22).

	» Giublini A., Minerva F., After-birth abortion: why should the baby live?, 
„Journal of Medical Ethics” 2013, Vol. 39, Issue 5.

	» Kodish E., Paediatric ethics: a  repudiation of the Groningen protocol, 
„The Lancet”, nr 371/2008.

	» Kon A.A., Neonatal Euthanasia Is Unsupportable: The Groningen Protocol 
Should Be Abandoned, „Theoretical Medicine and Bioethics”, nr 28/2007.

	» Kosińska-Kaczyńska K., Wielgoś M., Czy płód może odczuwać ból, „Gine-
kologia Polska”, t. 82, nr 2(2011).

	» Mercier S., La philosophie pour la vie, Gandawa, Quentin Moreau éditeur, 
2017.

	» Roets Sigrid E. i in., Healthcare professionals’ attitudes towards termination 
of pregnancy at viable stage, „Acta Obstetricia et Gynecologica Scandina-
vica” 2021, 100(1).

	» Singer P., Practical ethics, Cambridge University Press, 1993.
	» Słownik Języka Polskiego PWN, hasło: Aborcja, https://sjp.pwn.pl/sjp/abor-

cja;2548608.html, dostęp: 21 sierpnia 2024 r.
	» Terlikowski T.P., Kiedy możemy zabijać noworodki?, „Christianitas” 2020, 

nr 79–80.

Źródła internetowe

	» Charlotte Lozier Institute, Real-World Data: More Than 800,000 Lives Saved via 
Pro-Life Pregnancy Centers Since 2016, https://lozierinstitute.org/real-world-
-data-more-than-800000-lives-saved-via-pro-life-pregnancy-centers- 
-since-2016, dostęp: 21 sierpnia 2024 r.



98 SÉBASTIEN MEUWISSEN

	» Dorzeczy.pl, Belgia: Możliwe zmiany w przepisach o eutanazji. Projekt budzi 
kontrowersje, https://dorzeczy.pl/zdrowie/560763/belgia-mozliwe-zmiany-
-w-przepisach-o-eutanazji.html, dostęp: 2 sierpnia 2024 r.

	» Healthline, Premature Baby Survival Rates, https://www.healthline.com/
health/baby/premature-baby-survival-rate#24-weeks, dostęp: 17 sierpnia 
2024 r. 

	» NHS, Overview. Abortion, https://www.nhs.uk/conditions/abortion/, dostęp: 
17 sierpnia 2024 r.

	» O’Dea C., Sarco suicide capsule hopes to enter Switzerland, https://www.
swissinfo.ch/eng/sarco-suicide-capsule-passes-legal-review-in-switzer- 
land/46966510, dostęp: 23 sierpnia 2024 r. 

	» Polsatnews.pl, Wielka Brytania: zmarł Polak w śpiączce ze szpitala w Ply-
mouth, https://www.polsatnews.pl/wiadomosc/2021-01-26/wielka-bryta-
nia-zmarl-polak-odlaczony-od-aparatury-podtrzymujacej-zycie/, dostęp: 
23 sierpnia 2024 r. 

	» Quinones J., Lajka A., “What kind of society do you want to live in?”: Inside 
the country where Down syndrome is disappearing, https://www.cbsnews.
com/news/down-syndrome-iceland/, dostęp: 23 sierpnia 2024 r.

	» RadioMaryja.pl, W Belgii zabija się dzieci już narodzone, https://www.ra-
diomaryja.pl/informacje/w-belgii-zabija-sie-dzieci-juz-narodzone/, dostęp: 
21 sierpnia 2024 r.

	» Rijksoverheid, Abortus, Vraag en antwoord, https://www.rijksoverheid.nl/on-
derwerpen/abortus/vraag-en-antwoord/abortus-hoeveel-weken#:~:text=-
Een%20abortus%20mag%20tot%20het,alleen%20bij%20heel%20ernsti-
ge%20gezondheidsproblemen, dostęp: 17 sierpnia 2024 r.

	» Sauer M., 24 weeks pregnant, https://www.babycenter.com/pregnancy/
week-by-week/24-weeks-pregnant, dostęp: 17 sierpnia 2024 r.

	» Sobolewska-Farbotko E., Eutanazja w Wielkiej Brytanii – prawnie zakaza-
na, ale łatwo dostępna?, https://opoka.org.pl/News/Swiat/2021/eutanazja- 
-w-wielkiej-brytanii-prawnie-zakazana-ale-latwo-dostepna, dostęp: 6 sierp-
nia 2024 r.

	» Summers O. ACLJ, Maryland Legislature Considers Sick Bill That Could 
Legalize Infanticide Up to 28 Days AFTER Birth, https://aclj.org/pro-life/ma-
ryland-legislature-considers-sick-bill-that-could-legalize-in fanticide-up-to-
-28-days-after-birth, dostęp: 21 sierpnia 2022 r.

	» TVP Info, Alfie Evans nie żyje, https://www.tvp.info/37000893/alfie-evans-
-nie-zyje, dostęp: 23 sierpnia 2022 r.



99ROZDZIAŁ 3. ŻYCIE I GODNOŚĆ CZŁOWIEKA – OD KIEDY I DO KIEDY.  
WSPÓŁCZESNE WYZWANIA DLA EUROPEJSKIEJ TOŻSAMOŚCI CHRZEŚCIJAŃSKIEJ

	» Vaticannews.va, Przerażający projekt w Belgii: eutanazja dla „ludzi zmęczo-
nych życiem”, https://www.vaticannews.va/pl/swiat/news/2024-04/przera-
zajacy-projekt-w-belgii.html, dostęp: 2 sierpnia 2024 r.



100 SÉBASTIEN MEUWISSEN

Life and the dignity of the human – from when and until 
when. Current challenges for the European  
Christian identity

Keywords: abortion, euthanasia, eugenics, dignity, life

Abstract:

For several decades, countries of the broadly understood West have been 
characterized by a growing tendency to redefine certain concepts in the field of 
the right to life and the way of understanding human dignity. Such phenomena 
as high eugenics or preferential utilitarianism lead to the deprivation of the 
indisputable right to life of some people on the basis of increasingly subjective 
premises. The distinction between “people” and persons is de facto associated 
with the dehumanization of, for example, unborn children and some members 
of society. Contrary to this trend, it is crucial to use precise vocabulary and 
substantive argumentation in the debate around the issue of the protection 
of life. The more so that in some countries of our civilization, an honest and 
reliable debate around, for example, abortion or euthanasia is becoming more 
and more difficult due to the ubiquitous political correctness.


	Życie i godność człowieka – od kiedy i do kiedy. Współczesne wyzwania dla europejskiej tożsamości chrześcijańskiej
	1. Wstęp
	2. Stan debaty publicznej dotyczącej problematyki aborcji i eutanazji na przykładzie Belgii 
	3. Ograniczanie prawa do życia – wybrane przykłady
	4. Eugenika XXI wieku: osoby vs. ludzie
	5. Potrzeba merytorycznej konfrontacji
	Bibliografia


